

Franz Thews Udo Fritz

# TCM und Akupunktur in Merksätzen

3., unveränderte Auflage

19 Abbildungen73 Tabellen

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet über http://dnb.d-nb.de abrufbar.

#### Anschrift der Autoren:

Franz Thews Großwiesenstr. 16 78591 Durchhausen

Udo Fritz Hermann-Hesse-Str. 8 88094 Oberteuringen

- 1. Auflage 2006 Sonntag Verlag in MVS Medizinverlage Stuttgart GmbH & Co. KG
- 2. Auflage 2012 Karl F. Haug Verlag in MVS Medizinverlage Stuttgart GmbH & Co. KG

Wichtiger Hinweis: Wie jede Wissenschaft ist die Medizin ständigen Entwicklungen unterworfen. Forschung und klinische Erfahrung erweitern unsere Erkenntnisse, insbesondere was Behandlung und medikamentöse Therapie anbelangt. Soweit in diesem Werk eine Dosierung oder eine Applikation erwähnt wird, darf der Leser zwar darauf vertrauen, dass Autoren, Herausgeber und Verlag große Sorgfalt darauf verwandt haben, dass diese Angabe dem Wissensstand bei Fertigstellung des Werkes entspricht.

Für Angaben über Dosierungsanweisungen und Applikationsformen kann vom Verlag jedoch keine Gewähr übernommen werden. Jeder Benutzer ist angehalten, durch sorgfältige Prüfung der Beipackzettel der verwendeten Präparate und gegebenenfalls nach Konsultation eines Spezialisten festzustellen, ob die dort gegebene Empfehlung für Dosierungen oder die Beachtung von Kontraindikationen gegenüber der Angabe in diesem Buch abweicht. Eine solche Prüfung ist besonders wichtig bei selten verwendeten Präparaten oder solchen, die neu auf den Markt gebracht worden sind. Jede Dosierung oder Applikation erfolgt auf eigene Gefahr des Benutzers. Autoren und Verlag appellieren an jeden Benutzer, ihm etwa auffallende Ungenauigkeiten dem Verlag mitzuteilen.

Geschützte Warennamen (Warenzeichen) werden nicht besonders kenntlich gemacht. Aus dem Fehlen eines solchen Hinweises kann also nicht geschlossen werden, dass es sich um einen freien Warennamen handelt.

Das Werk, einschließlich aller seiner Teile, ist urheberrecht-

lich geschützt. Jede Verwertung außerhalb der engen Gren-

zen des Urheberrechtsgesetzes ist ohne Zustimmung des

Verlages unzulässig und strafbar. Das gilt insbesondere für

Vervielfältigungen, Übersetzungen, Mikroverfilmungen und die Einspeicherung und Verarbeitung in elektronischen Sys-

© 2018 Georg Thieme Verlag KG Rüdigerstraße 14 70469 Stuttgart Deutschland www.thieme.de

Printed in Germany

Zeichnungen: Udo Fritz, Oberteuringen;

Franz Thews, Durchhausen

Umschlaggestaltung: Thieme Gruppe Satz: OADF, 71088 Holzgerlingen gesetzt in QuarkXPress

Druck: Westermann Druck Zwickau GmbH, Zwickau

ISBN 978-3-13-242179-0

1 2 3 4 5 6

temen.

Auch erhältlich als E-Book: eISBN (PDF) 978-3-13-242178-3

#### Widmung

Unseren Lehrern

Ähnlich dem ewigen Zyklus des Wassers ist es mit der Lehre.

Wasser dringt in die tiefsten Mysterien vor, ermöglicht das Wachsen und Gedeihen und bringt Leben in der Natur hervor.

Allerdings muss das Wasser auch sehr sorgsam gehegt und gepflegt werden. Sonst ertränkt es im Übermaß jeden Keim.

So ist es auch mit dem Wissen, es muss wohl dosiert abgegeben werden und soll den Lernenden nicht überfluten, gar ersticken.

Ich hatte Lehrer in meinem Leben, diese hatten die Fähigkeit das Wachsen zu fördern.

Noch mehr habe ich aber auch Lehrer gekannt, die es nie verstanden haben, das, was es zu lehren gibt, dosiert abzugeben.

Dieses Buch sollte darüber hinaus jedoch allen Lehrern gewidmet sein, denn jeder geht seinen Weg, den er gehen muss.

# Inhalt

| Vorwort | X |
|---------|---|
|---------|---|

| 1 Einleitung: Grundsätzliches zur T    | radit | ionellen Chinesischen Medizin        | 1  |
|----------------------------------------|-------|--------------------------------------|----|
| Der Weg beginnt mit dem ersten Schritt | 2     | Yin und Yang                         | 11 |
| Chinesische Denkmodelle                | 3     | Die Wandelbarkeit von Yin und Yang   | 14 |
| Von der Nussschale                     | 4     | Vom Teilen und Trennen               | 15 |
| Gestörtes und Zerstörtes               | 5     | Vom Gleichgewicht                    | 16 |
| Der Mensch als Ganzes                  | 6     | Disharmonie ist Krankheit            | 17 |
| Vom Glauben und Tun                    | 7     | Das Zusammenspiel von Yin und Yang   | 18 |
| Von der hohen Kunst des Heilens        | 8     | Die fünf Elementarphasen             | 20 |
| Über Zweige und Wurzeln                | 9     | Zuordnungstabelle Elementarphasen    | 23 |
| Beziehungen                            | 10    | Mutter und Kind                      | 24 |
| 2 Lebenssubstanzen                     |       |                                      | 25 |
| Zum Leben brauchen wir Substanzen      | 26    | Wie das Blut bewegt wird             | 40 |
| Die Harmonie der Lebenssubstanzen      | 27    | Puls und Blut                        | 41 |
| Qi                                     | 29    | Jing, die Essenz                     | 42 |
| Qi und chronische Krankheiten          | 31    | Jing und Qi                          | 44 |
| Qi-Mangel und Schwitzen                | 32    | Jing ist wandelbar                   | 45 |
| Qi und Schmerz                         | 33    | Shen* = Geist                        | 46 |
| Qi befiehlt das Blut                   | 35    | Shen* und das Herz                   | 47 |
| Blut                                   | 36    | Vom Mangel an Shen*                  | 48 |
| Blut und Milz                          | 37    | Jin Ye, die klaren und trüben        |    |
| Über die Blut-Leere                    | 38    | Körperflüssigkeiten                  | 50 |
| 3 Krankheitsursachen                   |       |                                      | 52 |
| Krankheitsursachen                     | 53    | Pathogene Faktoren und Hitze         | 71 |
| Wei-Qi-Zyklus                          | 54    | Hitze und manisches Verhalten        | 73 |
| Äußere pathogene Faktoren              | 55    | Drei Organe neigen zu Feuer          | 74 |
| Wind als Phänomen                      | 56    | Kälte als Phänomen                   | 75 |
| Wind ist eine Speerspitze              | 58    | Kälte und wässrige Flüssigkeiten     | 76 |
| Oben und hinten                        | 61    | Kälte und Schmerz                    | 77 |
| Öffnen und Austreiben                  | 62    | Kälte ist Yin                        | 78 |
| Chronischer Wind und Blut              | 63    | Kälte und Moxa                       | 79 |
| Plötzliche Starre                      | 64    | Nässe als Phänomen                   | 80 |
| Hitze als Phänomen                     | 65    | Nässe ist schwer, trüb und sie klebt | 81 |
| Hitze und Feuer                        | 66    | Nässe und Milz                       | 82 |
| Hitze steigt nach oben                 | 67    | Nässe und Pflanzenheilkunde          | 83 |
| Feuer zerstört den Geist               | 68    | Trockenheit als Phänomen             | 84 |
| Hitze schädigt die Abwehr              | 69    | Trockenheit und Lunge                | 85 |
| Feuer zerstört Yin                     | 70    | Trockenheit und Magen                | 86 |

| Sommerhitze ist klimatische Hitze  Sommerhitze und der Einsatz der Akupunktur Innere pathogene Faktoren  Vom Gefühlsausdruck Die sieben Emotionen und ihre Krankheiten . Innere pathogene Faktoren schaden direkt  Von der Angst | 88<br>89<br>90<br>91<br>92<br>93 | Von der Freude bis zur Ekstase Von der Freude als Wonne und Vergnügen Vom Grübeln und Sorgen Vom Kummer Vom Schreck Von der Trauer Von der Wut | 94<br>95<br>96<br>97<br>98<br>99<br>100 |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------|
| 4 Diagnose in der TCM                                                                                                                                                                                                            |                                  |                                                                                                                                                | 101                                     |
| Diagnose – Si Zhen                                                                                                                                                                                                               | 102                              | Zerfließender Puls – San Mai                                                                                                                   | 123                                     |
| Anamnese als erstes Diagnoseprinzip                                                                                                                                                                                              |                                  | Tiefe Pulse – Überblick – Chen Mai                                                                                                             | 124                                     |
| Inspektion als zweites Prinzip                                                                                                                                                                                                   |                                  | Langsame Pulse – Huan Mai                                                                                                                      | 125                                     |
| Inspektion: Habitus                                                                                                                                                                                                              |                                  | Beschleunigte Pulse – Shu Mai                                                                                                                  | 126                                     |
| Inspektion: Gesicht                                                                                                                                                                                                              |                                  | Akupunkturdiagnostik und Balance-Methode.                                                                                                      | 127                                     |
| Zungendiagnose – Allgemein                                                                                                                                                                                                       |                                  | Akupunktur und De Qi                                                                                                                           | 129                                     |
| Zunge ist zeitnah                                                                                                                                                                                                                | 111                              | Kein De Qi? Nadel liegen lassen                                                                                                                | 130                                     |
| Zunge führt                                                                                                                                                                                                                      | 112                              | Warten bis zur Ankunft des Qi                                                                                                                  | 131                                     |
| Inspektion: Körper                                                                                                                                                                                                               | 113                              | Qi folgt der Nadel                                                                                                                             | 132                                     |
| Auskultation und Olfaktion                                                                                                                                                                                                       | 114                              | Je akuter, desto ferner                                                                                                                        | 133                                     |
| Palpation im Allgemeinen                                                                                                                                                                                                         | 115                              | Je akuter, desto häufiger                                                                                                                      |                                         |
| Die Kunst der Pulsdiagnostik                                                                                                                                                                                                     | 116                              | Ah-Shi-Punkte                                                                                                                                  |                                         |
| Umstände für eine gute Pulstastung                                                                                                                                                                                               | 117                              | Zwischen den Sitzungen moxen                                                                                                                   |                                         |
| Die Pulse eines Menschen                                                                                                                                                                                                         | 118                              | Wie viele Sitzungen?                                                                                                                           |                                         |
| Gegensätzliche Pulse                                                                                                                                                                                                             |                                  | Vom Schwitzen und Bluten lassen                                                                                                                |                                         |
| Oberflächliche Pulse – Fu Mai                                                                                                                                                                                                    |                                  | Energetisches Fenster                                                                                                                          | 139                                     |
| 5 Das Zang-Fu-System                                                                                                                                                                                                             |                                  |                                                                                                                                                | 140                                     |
| Zang Fu oder der Schlüssel zum Erfolg                                                                                                                                                                                            | 141                              | Niere und Magen                                                                                                                                | 158                                     |
| Krankheit und Muster                                                                                                                                                                                                             |                                  | Niere und Fertigkeiten                                                                                                                         | 159                                     |
| Ein Muster hat viele Symptome                                                                                                                                                                                                    |                                  | Niere und chronische Krankheiten                                                                                                               | 160                                     |
| Fünf Häuser                                                                                                                                                                                                                      |                                  | Niere und das kleine Herz                                                                                                                      | 161                                     |
| Fünf Geschmacksrichtungen                                                                                                                                                                                                        |                                  | Punktekombinationen bei Nieren-Mustern                                                                                                         | 162                                     |
| Zang-Fu-Organe funktionieren wie Beamte                                                                                                                                                                                          |                                  | Blase                                                                                                                                          | 163                                     |
| Niere                                                                                                                                                                                                                            | 148                              | Blase als Wasserquelle                                                                                                                         |                                         |
| Niere regiert Wasser                                                                                                                                                                                                             | 149                              | Blasenfunktionsstörungen                                                                                                                       | 165                                     |
| Niere ist Wurzel der Essenz                                                                                                                                                                                                      | 150                              | Punktekombinationen bei Blasen-Mustern                                                                                                         | 166                                     |
| Niere, Knochen und Mark                                                                                                                                                                                                          | 151                              | Milz                                                                                                                                           | 167                                     |
| Niere und Feuer des Lebens                                                                                                                                                                                                       | 152                              | Milz und Umwandlung                                                                                                                            | 168                                     |
| Niere und Lungen-Qi                                                                                                                                                                                                              | 153                              | Milz und Nässe                                                                                                                                 | 169                                     |
| Niere und die beiden                                                                                                                                                                                                             |                                  | Milz und die Muskeln                                                                                                                           | 170                                     |
| unteren Körperöffnungen                                                                                                                                                                                                          | 154                              | $\operatorname{Qi}$ und $\operatorname{Blut}$ haben eine gemeinsame $\operatorname{Mutter}$ .                                                  | 171                                     |
| Niere öffnet sich in die Ohren                                                                                                                                                                                                   |                                  | Milz und das Blut in den Adern                                                                                                                 | 172                                     |
| Niere und Trockenheit                                                                                                                                                                                                            |                                  | Milz hält die Organe                                                                                                                           | 173                                     |
| Niere und Willen                                                                                                                                                                                                                 | 157                              | Milz öffnet sich im Mund                                                                                                                       | 174                                     |

| Milz und das klare Qi                 | 175 | Herz, Freud und Leid                     | 225 |
|---------------------------------------|-----|------------------------------------------|-----|
| Milz und Denken                       | 176 | Herz und Leidenschaft                    |     |
| Milz und die geistige Verdauung       | 177 | Punktekombinationen bei Herz-Mustern     | 227 |
| Milz und Nachhimmels-Qi               | 178 | Dünndarm                                 | 229 |
| Milz, Geburt und Wachstum             | 179 | Dünndarm als Beamter                     | 230 |
| Milz und die Regelmäßigkeit           | 180 | Dünndarm trennt                          | 231 |
| Punktekombinationen bei Milz-Mustern  |     | Punktekombinationen bei                  |     |
| Magen                                 | 182 | Dünndarm-Mustern                         | 232 |
| Magen als Nahrungsquelle              |     | Lunge                                    |     |
| Magen und Nachhimmels-Qi              |     | Lunge und Himmels-Qi                     |     |
| Magen und die Lungenleitbahn          |     | Lunge regiert das Qi                     |     |
| Magen und absteigendes Qi             |     | Lunge und die Leitbahnen                 |     |
| Magen und Feuchtigkeit                |     | Lunge und Verteilen                      |     |
| Magen und Manie                       |     | Lunge richtet ihr Qi nach unten          |     |
| Magen und die Geschmäcker             |     | Lunge und die Wasserzirkulation          |     |
| Punktekombinationen bei Magen-Mustern |     | Lunge ist das Lid der Zang-Organe        |     |
| Leber                                 |     | Lunge und die Körperbehaarung            |     |
| Leber und Blut                        |     | Lunge und die Nase                       |     |
| Leber und Qi-Fluss                    |     | Lunge und Stimme                         |     |
| Leber und Zorn                        |     | Lunge und die Atemseele Po               |     |
| Leber, Milz und Magen                 |     | Lunge und Nässe                          |     |
| Leber und Gallenblase                 |     | Lunge und Kälte                          |     |
| Leber und Sehnen                      |     | Punktekombinationen bei Lungen-Mustern . |     |
| Leber und die Nägel                   |     | Dickdarm                                 |     |
| Leber und Augen                       |     | Dickdarm: Aufnehmen – Trennen –          |     |
| Leber und Hun                         |     | Ausscheiden                              | 250 |
| Leber und Temperament                 |     | Punktekombinationen bei                  |     |
| Leber und Wachstum                    |     | Dickdarm-Mustern                         | 251 |
| Leber und das Planen                  |     | Perikard                                 |     |
| Leber und die Extreme                 |     | Perikard und die Freude                  |     |
| Leber und Wind                        |     | Perikard und Herz                        |     |
| Leber und Niere                       |     | Perikard und Blut                        |     |
| Leber und Seufzen                     |     | Perikard als Mutter von Yin und Blut     |     |
| Punktekombinationen bei Leber-Mustern |     | <b>3 Erwärmer</b> ist mehr ein Konzept   |     |
| Gallenblase                           |     | 3 Erwärmer als Körperstamm               |     |
| Gallenblase und die Entscheidungen    |     | 3 Erwärmer als Schleusenwärter           |     |
| Gallenblase und der Angsthase         |     | Der Obere 3 Erwärmer                     |     |
| Punktekombinationen bei               |     | Der Mittlere 3 Erwärmer                  |     |
| Gallenblasen-Mustern                  | 213 | Der Untere 3 Erwärmer                    |     |
| Herz                                  |     | 3 Erwärmer als Vater von Yang und Qi     |     |
| Herz als Kaiser                       |     | 3 Erwärmer und Qi                        |     |
| Herz und Blut                         |     | - 21 · · · · · · · · · · · · · · · · · · | _00 |
| Herz und Blutgefäße                   |     |                                          |     |
| Herz und Gesicht                      |     |                                          |     |
| Herz und Geist                        |     |                                          |     |
| Herz und Zunge                        |     |                                          |     |
| Herz und Schwitzen                    |     |                                          |     |
| Herz und Hitze                        |     |                                          |     |
| Herz und die Fähigkeit zur Liebe      |     |                                          |     |
| Herz und die Liebe                    |     |                                          |     |
|                                       |     |                                          |     |

| 6 Akupunkturpunkte-Familien                                                                                                                                                                                                                                            |                                                             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 266                                                                |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------|
| Akupunkturpunkte haben eine  Zugehörigkeit                                                                                                                                                                                                                             | 268<br>269<br>270<br>271<br>272<br>273<br>274<br>275<br>276 | Hui-Einflussreiche Punkte der Strukturen und Organe Meisterpunkte der Regionen Tian, die Himmelsfensterpunkte Jiao-Hui-Kreuzungspunkte Die vier Meere Die fünf Shu-Antiken Punkte Li-Punkte sind Dopingpunkte Gui-Dämonenpunkte Drachenpunkte Ah-Shi-Punkte Sternenpunkte des Ma Dan Yang Der äußere Blasenast | 280<br>281<br>283<br>284<br>285<br>287<br>288<br>291<br>293<br>294 |
| 7 Punktekombinationen                                                                                                                                                                                                                                                  |                                                             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 303                                                                |
| Wichtige Einzelpunkte und Punktekombinationen Die vier Öffner Das "Breitband-Antibiotikum" Grippe-Mix Das Aspirin Chinas Dan Tian Himmel – Mensch – Erde auf dem Bauch Vom Palast der Mühsale Auf den Pfaden des Glücks Macht müde Männer munter Nimmt's oder bringt's | 305<br>306<br>307<br>308<br>309<br>310<br>312<br>314<br>316 | Haut in Flammen Grundkombination bei Yin-Mangel Die vier Blüten Die großartigen Sechs Der Katzenbart Himmel und Erde Bei innerem Wind verwende Le 3 Zur Wiederbelebung nutze LG 26 Ein Punkt für viele Männer Ein Frauenpunkt par excellence Schlusswort                                                       | 321<br>323<br>325<br>327<br>328<br>330<br>331<br>332<br>333        |
| Anhang                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                                             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 337                                                                |
| Die AutorenLiteraturverzeichnis                                                                                                                                                                                                                                        |                                                             | Sachverzeichnis                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                    |

#### Vorwort

Seit über 20 Jahren beschäftige ich mich nun mit der Traditionellen Chinesischen Medizin (TCM). Zuerst war der Weg steinig, voll Gestrüpp und ich musste viele Umwege machen. Viele, deren Lehre ich damals geglaubt habe, haben sich als Blender entpuppt. Leider war ihre Lehre von Esoterik verblendet und von eigenen Interpretationen geprägt. Ihre Anschauungen gehörten in den Kontext der TCM, doch ihr Inhalt war konfus.

So ging ich nach China, in eine für Westeuropäer zugleich fremde und fantastische Kultur. Der Behandlungsalltag in einer chinesischen Klinik, die Selbstverständlichkeit mit der sogar schwerste Krankheitsbilder mit der TCM behandelt werden, hat mich erstaunt. Meine Reaktion: große Augen, große Fragen, große Faszination. Und diese führte mich weitere Jahre nach China. Unterschiedliche Professoren und Dozenten konnten mir ihr Wissen weitergeben. Eine Medizingeschichte von mehr als 2000 Jahren konnte und durfte ich erlernen.

So fragte ich mal meine erste Professorin, Frau Dr. Hu, wie lange ich denn brauchen würde, um TCM mit Schwerpunkt Akupunktur zu erlernen. Die Antwort war erstaunlich: Nur 950 Jahre.

Der Mut hat mich nicht verlassen, und bis heute konnte ich einige Titel oder Auszeichnungen in China erlangen. Und von Anfang an gab ich das Wissen in gut strukturierter und systematisch aufbereiteter Form an viele Therapeuten weiter, ebnete ihnen den Weg in die TCM oder leitete sie an, andere Wege einzuschlagen.

Jedoch auch ich bin heute nicht mehr frei von eigenen Interpretationen, aber immer noch auf dem Wege weiser Menschen oder Therapeuten. Man möge mir das nachsehen, und wenn notwendig, auch verzeihen. Auf einem dieser Wege traf ich Herrn Udo Fritz, wir gingen den Weg zusammen und heute ist er ebenfalls ein großer Meister auf dem Gebiet der TCM. Auch er versteht sich in der Tradition, das Wissen an andere weiterzugeben.

Und so schließt sich der Zyklus. Mir wurde das Wissen vermittelt, ich gab es weiter und Herr Udo Fritz gibt es ebenfalls weiter. Da wir noch alle jung sind, können wir mit diesen Merksätzen noch vielen Generationen helfen.

Durchhausen, Franz Thews im Oktober 2005 zusammen mit Udo Fritz

# 1 Einleitung: Grundsätzliches zur Traditionellen Chinesischen Medizin

Die TCM ist ein in sich geschlossenes medizinisches System, welches auf vorchristliche Terminierung zurückgeht. Es stellt den Therapeuten ein komplexes Medizinsystem zur Verfügung, ähnlich der Ayurvedamedizin in Indien oder der Humoralmedizin in Europa. Der große Vorteil der TCM ist jedoch, dass sich diese ungestört über Jahrhunderte entwickeln konnte.

Grundlagen für dieses Medizinsystem waren unterschiedliche philosophische Strömungen in China:

- Konfuzianismus
- Buddhismus
- Taoismus

wobei der Taoismus einen wesentlichen Einfluss mit der Vorstellung des Dualismus von Yin und Yang mit sich brachte. Die Vorstellung, dass alles mit allem in Beziehung steht, brachte ein sehr komplexes Medizinsystem mit sich. Hier kam den Chinesen zugute, dass sie neue Denkansätze in das vorhandene System integrieren konnten, ohne das alte Wissen zu verwerfen.

Erste Kontakte der Chinesen mit Ausländern und die Kolonisierung Chinas brachten hier eine kurzfristige Veränderung mit sich, wobei in China auch die westliche Medizin etabliert wurde. Durch die Machtergreifung Maos wurde jedoch die TCM als Medizinsystem neu verankert und an verschiedenen Universitäten etabliert. Durch die zunehmende Öffnung der Chinesen in Richtung Westen konnte immer mehr des Wissens der chinesischen Medizin ins Ausland gelangen. Hier hat in der TCM der Schwerpunkt Akupunktur vor allem durch Wundermeldungen aus den Medien das Aufsehen erregt. Ab den 80er-Jahren entwickelte sich ein entsprechender Akupunkturtourismus nach China, der auch heute noch anhält.

Heute werden in China die westliche Medizin, als auch die TCM gleichberechtigt gelehrt und angewandt.

Immer mehr Therapeuten der westlichen Welt versuchen nun diese Art der Medizin zu integrieren, mit all den Schwierigkeiten die sich hieraus ergeben können.

Es folgen nun die grundsätzlichen Merksätze zur TCM.

# Der Weg beginnt mit dem ersten Schritt



Dieses Buch entstand aus der Idee heraus, Merksätze zur chinesischen Medizin zusammenzutragen und in kurzen Kommentaren zu erläutern. Ursprünglich für eine kleine Fan-Gemeinde gedacht, mauserte es sich zu einem Lern- und Arbeitsbuch für Studenten sowie Therapeuten der TCM.

Merksätze sind geeignet, komplizierte Inhalte kurz und prägnant auf den Punkt zu bringen. Sie erleichtern es dem Studenten wie dem Praktizierenden der TCM, die vielfältigen Grundlagen und Zusammenhänge zu verstehen und diese im Gedächtnis zu behalten.

Merksätze haben den Charakter von Eselsbrücken, um schwierige oder komplexe Lerninhalte besser zu verstehen und vor allem auch zu merken. So wird das komplexe Wissen der TCM wie in eine Nussschale gegeben.

Der Ursprung dieser Merksätze liegt zum einen in den klassischen Texten zur TCM und Akupunktur, zum anderen sind sie aus eigener Feder, um insbesondere in den ersten Kapiteln auch dem nicht so bewanderten Leser einige Grundlagen vermitteln zu können.

#### Chinesische Denkmodelle



Die TCM beruht auf ihrer eigenen, östlichen Kultur und Denkweise. Sie ist in sich schlüssig. Das bedeutet, für ein wirkliches Verständnis der TCM sind grundsätzliche Kenntnisse dieser Denkweise nicht nur nützlich, sondern unumgänglich.

Folgerichtig fordert dies von uns, unsere eigenen Denkmuster zurückzustellen, um so Platz zu machen für Neues. Man schenkt sich in der Regel auch nicht einen neuen Wein auf einen alten ein.

Daher ist es angebracht, zunächst Althergebrachtes zu vergessen, um die neuen Grundlagen

unvoreingenommen anzunehmen. So kommt man nicht in Verlegenheit, östliches Denken "einzuwestlern" oder gar westliches Denken "einzuöstlern", wie es in der Zwischenzeit zur Regel geworden ist.

Die chinesische Medizin baut auf festen Paradigmen auf, so gibt es ein klares Verständnis von:

- Ätiologie
- Pathogenese
- Pathologie.

#### Von der Nussschale



Die harte Schale der Nuss umgibt den wertvollen Kern. Dieser Kern ist die Quintessenz des Nussbaumes. Er kann sich wieder zu einem solchen entwickeln, wenn die Zeit reif, die Anlage gesund ist und die äußeren Bedingungen stimmen.

Der zweite Teil des Merksatzes ist ein Zitat aus dem Huang Di Nei Jing Su Wen, "Des gelben Kaisers Klassiker des Inneren", einem der wichtigsten Bücher zur klassischen Akupunktur, das bis heute ein Standardwerk der TCM ist:

"Das Dao ist kostbar und darf nur an Schüler weitergegeben werden, die aufrichtig und menschlichem Leiden gegenüber mitfühlend sind. Allein auf diese Weise kann die große Tradition rein und tugendhaft bleiben. "

Dao bedeutet "wichtiges Gesetz" oder "eherne Grundregel" und damit so viel wie richtiger und rechter Weg, Lebensweg, zur richtigen Zeit, am richtigen Ort, mit dem richtigen Maß das Richtige tun im Sinne der immer währenden kosmischen Ordnung.

Es unterstreicht die Ernsthaftigkeit und den Anspruch, den die chinesische Medizin für sich fordert. Nur die intensive Beschäftigung mit der TCM unter solchen hohen Anforderungen wird dieser großen östlichen Heilmethode gerecht.

Sie stellt sich damit auf ein der westlichen Medizin ebenbürtiges Niveau.

Sie ist aber nicht ihr Kontrahent, sondern sie ist eine große Erweiterung der medizinischen Möglichkeiten.

# Warum ist die TCM oft so schwierig zu verstehen?

Sie hat ihren eigenen, in der östlichen Philosophie verankerten Denkansatz, der uns gerne fremd und seltsam anmutet. Vieles von dem, was nun folgt, ist mit westlichem Verständnis schwer zu begreifen. Sich trotzdem darauf einzulassen, bedeutet einen Gewinn. Viele ungeahnte Möglichkeiten für sich und vor allem die Patienten können entdeckt werden.

Es liegt auch etwas an der Art des Denkens. Westlich geprägte Therapeuten haben die Art der Reduktion, sie sind im Denken sehr kognitiv und analytisch.

Die chinesische Medizin versucht hingegen immer Funktionsbeziehungen herzustellen. Sie betrachtet nicht nur das Einzelne, sondern bezieht auch das Umliegende mit ein. Denn aus Unwesentlichem kann ein wichtiger Hinweis werden.

Die chinesische Medizin arbeitet nach dem Motto: sowohl – als auch.

Die westliche Medizin arbeitet hingegen nach dem Motto: entweder – oder.

Und in diesem Spannungsfeld muss sich der Therapeut orientieren.

#### Gestörtes und Zerstörtes



Die Betonung der TCM liegt im Wandel, in der Bewegung, nicht auf der zu einem bestimmten Zeitpunkt gegebenen Struktur.

Damit ist Entstehen, Sein und Vergehen in den großen Kreislauf des Lebens als dem universellen energetischen Geschehen eingebettet.

Ist eine Struktur zerstört, lässt sie sich nur dann mit TCM wiederherstellen, wenn es das chinesische Krankheitsbild, also das entsprechende Muster. zulässt.

Diese Muster wiederum sind nicht im westlichen Sinne starr, ihr wahres Wesen liegt in der Wandlungsfähigkeit der Symptome und Eigenschaften.

Die TCM nimmt mit ihren fünf Arbeitsgebieten

- Akupunktur
- Kräuterheilkunde
- · Qi Gong, Tai Chi
- Diätetik
- manuelle Verfahren wie An Mo, Tui Na, Gua Sha

Einfluss auf diese Muster.

Deren Entwicklungsraum ist ein anderer, ein energetischer, immer basierend auf der Lebensenergie *Qi*. Auch diese Energetik kann nicht nur gestört, sondern auch zerstört sein. So heißt es, ein Mensch kann durchaus – wenn auch nur kurze Zeit – mit wenig Blut überleben. Hat er aber keine Lebensenergie *Qi* mehr, so ist er nicht mehr zu retten.

Damit räume ich mit dem Wunschdenken auf, Akupunktur könne Wunder bewirken. Kann sie nicht. Aber sie arbeitet auf einer anderen Grundlage, eben einer energetischen. Das lässt andere Möglichkeiten zu, diese haben jedoch genauso ihre Grenzen.

Es zeichnet jeden Therapeuten aus, sich nicht nur seiner Möglichkeiten, sondern auch seiner Grenzen bewusst zu sein.

#### **Der Mensch als Ganzes**



Der menschliche Organismus als Bestandteil der Dreiheit

Himmel – Mensch – Erde

ist nicht nur Bestandteil der Natur. Er ist auch ein Abbild der Natur im Kleinen und funktioniert in gleichen Gesetzmäßigkeiten.

Darüber hinaus sind einzelne Teile des Körpers repräsentativ für den gesamten Körper.

Dies bildet die Grundlage sowohl für die klassische Körperakupunktur im Allgemeinen und für die Mikroakupunktursysteme (MAPS) im Besonderen, die sich so wieder zu einem Ganzen zusammenfügen. Im Einzelnen spiegelt sich das Ganze wieder. Bezeichnet wird dies gerne auch als Topografie oder Reflexzone.

Auch alte Heilkundige des Westens wussten:

- wie oben so auch unten
- wie innen so auch außen.

Zur Akupunktur im Allgemeinen gehören:

- Körperakupunktur
- Französische Ohrakupunktur
- Chinesische Ohrakupunktur
- Chinesische Handakupunktur
- Koreanische Handakupunktur
- Japanische Bauchakupunktur
- Chinesische Kopfakupunktur

- YNSA = Yamamoto's New Scalp Acupuncture
- Reflexzonenmassage
- und andere Systeme.

Da alles als ein Netzwerk von miteinander verbundenen Einzelteilen verstanden und Krankheit als Ungleichgewicht der Harmonie begriffen wird, macht es folgerichtig keinen Sinn, nur einen einzelnen Aspekt des menschlichen Körpers zu behandeln.

Damit zeigt sich die richtige Strategie zur Behandlung gemäß der TCM:

- Die Beschwerden des Patienten, die ihn zum Therapeuten führen, stehen selbstverständlich im Zentrum des Blickfeldes. Diese entstehen aber aufgrund eines energetischen Ungleichgewichts.
- Das energetische Ungleichgewicht ist zu behandeln. Die Diagnostik dieses Ungleichgewichts führt zum Muster der Erkrankung nach TCM-Regeln.

Dieses Muster ist nun nach fünf Prinzipien zu behandeln:

- Akupunktur
- Kräuterheilkunde
- Ernährungsratschläge
- Qi Gong oder Tai Chi
- physikalische Maßnahmen wie die Massagetechniken Tui Na oder An Mo.

#### **Vom Glauben und Tun**



Die Meinung, TCM sei eine esoterische Medizin, wird häufig vertreten, ist aber falsch.

Sie ist eine energetische Medizin. Sie fußt auf dem Vorhandensein und dem Wirken der Lebensenergie *Qi* und weiteren Substanzen, die in allem Lebenden fließt.

Die TCM stellt diesen energetischen Aspekt *Qi* in Beziehung mit dem organischen, ohne letzteren zu verneinen.

Dennoch wird es schwer sein alles zu verstehen, was in der TCM bekannt ist. Doch ist das Ent-

gegenbringen von Vertrauen in deren Methoden sehr berechtigt.

Grundsätzlich sollte das Gelernte kritisch hinterfragt werden. Jedoch sollte der analytischkognitive Ansatz immer um die Erfahrung ergänzt werden.

Deswegen muss man nicht glauben, sondern tun und grundsätzlich den analytisch-kognitiven Aspekt mit dem empirischen vereinen.

#### Von der hohen Kunst des Heilens



Dieser Merksatz ist wiederum ein Zitat aus dem Huang Di Nei Jing Su Wen.

Von einem guten Arzt wird erwartet, dass er aufgrund der Diagnostik nach den vier Prinzipien, chinesisch *Si Zhen*, im Sinne der TCM die Art und Schwere sowie den Verlauf einer Krankheit vorhersehen kann.

Diese vier diagnostischen Prinzipien sind:

- Inspektion, chinesisch Wang Zhen,
- Anamnese, chinesisch Wen Zhen,
- Palpation, chinesisch An Zhen,
- Hören und Riechen, chinesisch Wen Zhen.

Auch in China und somit in der TCM gilt, dass Vorbeugen besser ist als Heilen.

# Über Zweige und Wurzeln



Im Huang Di Nei Jing Su Wen steht in Kapitel 65:

"Man kann die Krankheit mit einer Wurzel vergleichen: Gute medizinische Heilkunst entspricht dem obersten Zweig einer Pflanze oder gleicht einem Leuchtfeuer. Wird die Wurzel nicht erreicht, können die krankmachenden Ereignisse nicht unter Kontrolle gebracht werden. "

Gemeint sind hier alle Lebensumstände, die zu einer Krankheit führen. Es ist also nicht damit getan, nur einen Kranken zu behandeln. Wenn sein soziales Umfeld krankmachend bleibt, wird die Wurzel nicht erreicht. Eine endgültige Heilung ist so nicht zu erwarten.

Eine andere Interpretation spricht von Zweigen als den Symptomen und der Wurzel als Ursache einer Krankheit. Dabei sollte eine Symptombekämpfung immer zwingend mit einer Ursachenbekämpfung einhergehen. Im akuten Fall werden zunächst die Symptome behandelt, dann die Ursachen angegangen.

Es reicht also nicht, die Symptome oberflächig zu heilen. Zu den Wurzeln der Krankheit und somit auch zu deren Ursachen muss vorgedrungen werden.

# Beziehungen



Dieser Merksatz ist einem Zitat aus dem Dao De Jing nachempfunden. Das Dao De Jing wird Lao Zi zugesprochen und gilt als ein epochales Werk der chinesischen Kultur. Solche Schriften sind mit dem Zusatz Jing bezeichnet.

Es ist nicht sinnvoll, ein Kardinalsymptom ohne die Beziehung zu den anderen Symptomen zu interpretieren – so macht die Eins die Zwei. Des Weiteren sollten die Symptome in ihrer Anzahl nicht ohne die äußeren Umstände beachtet werden – so wird aus der Zwei die Drei. Weiter können noch viele Beziehungen hergestellt werden, woraus dann die zehntausend Dinge entstehen.

Bei der Analyse und Behandlung sollten immer diese Beziehungen beachtet werden, um Krankheiten zu behandeln.

Es lässt sich aber auch anders diskutieren:

Das Eine ist *Qi*. Aus *Qi* wird die Zwei, das sind *Yin* und *Yang*. Aus der Zwei wird die Drei, z.B. Himmel – Mensch – Erde. Und aus der Drei werden die zehntausend Dinge, die es in der TCM zu beachten gibt.

# Yin und Yang



Dieses Zitat stammt aus dem großen Klassiker der Akupunktur, dem Huang Di Nei Jing Su Wen, "Des Gelben Kaisers Klassiker des Inneren", eine beinahe unerschöpfliche Quelle für wichtige Merksätze.

Yin und Yang bezeichnen die beiden unterschiedlichen Aspekte einer Sache:

Es ist der Dualismus der TCM.

Yin und Yang lassen sich in folgenden Zusammenhängen darstellen:

- Allgemeine Zuordnung
- Raumordnung
- auf den Körper bezogen
- Krankheitsmuster und Pulse
- Organe
- klinische Erscheinungen
- einzelne klinische Symptome
- physiologische Aufgaben.

# Allgemeine Zuordnung

Allgemein formuliert kann alles in dieser Welt in *Yin* und *Yang* eingeteilt werden. So stellt sich diese Betrachtung als ein Dualismus dar. Jedoch weniger im Sinne von entweder – oder, sondern eher im Sinne von sowohl – als auch.

In uns sind sowohl Yang- als auch Yin-Aspekte.

**Tab. 1:** Allgemeine Zuordnung von Yang und Yin.

|                        | Yang                                                     | Yin                                         |
|------------------------|----------------------------------------------------------|---------------------------------------------|
| in der Natur           | Himmel                                                   | Erde                                        |
| Tageszeit              | Tag                                                      | Nacht                                       |
| Jahreszeit             | Frühling<br>Sommer                                       | Herbst<br>Winter                            |
| Geschlecht             | männlich                                                 | weiblich                                    |
| Temperatur             | heiß                                                     | kalt                                        |
| Gewicht                | leicht                                                   | schwer                                      |
| Licht                  | hell                                                     | dunkel                                      |
| Bewegungs-<br>richtung | nach oben<br>nach außen<br>schnelle, heftige<br>Bewegung | nach unten<br>nach innen<br>eher Stillstand |

# Raumordnung

In der chinesischen Medizin kann auch der Raum nach *Yin* und *Yang* dargestellt werden.

**Tab. 2:** Raumordnung nach *Yang* und *Yin*.

| , | Yang   | Yin   |
|---|--------|-------|
| ( | oben   | unten |
| ä | außen  | innen |
| l | hinten | vorne |

# Auf den Körper bezogen

Yin und Yang können auch als Ordnungssystem für den Körper eingesetzt werden.

**Tab. 3:** Yang und Yin als Ordnungssystem für den Körper.

| Yang                  | Yin                |
|-----------------------|--------------------|
| außen                 | innen              |
| hinten                | vorne              |
| Gefäße und Leitbahnen | Gewebe             |
| Haut und Körper-      | Knochen und Sehnen |
| behaarung             |                    |
| Qi                    | Blut               |
| Abwehr                | Aufbau             |
| Geschäftigkeit        | Ruhe               |
| Stärke                | Schwäche           |

#### Krankheitsmuster und Pulse

Auch Krankheitsmuster lassen sich nach dem Grundprinzip von Yin und Yang darstellen.

**Tab. 4**: Krankheitsmuster und Pulse nach *Yang* und *Yin*.

|        | Yang                      | Yin     |
|--------|---------------------------|---------|
| Muster | außen                     | innen   |
|        | Fülle                     | Leere   |
| Pulse  | schnell                   | langsam |
|        | oberflächig               | tief    |
|        | schlüpfrig                | rau     |
|        | voll                      | leer    |
|        | bewegend<br>wie eine Woge | fein    |

# Organe der TCM = Zang Fu

Ein Grundprinzip von *Yin* und *Yang* ist die Darstellung der Organe. Dieses System wird *Zang-Fu-System* genannt und regelt die chinesische Organlehre.

Im Organsystem der TCM stehen die Namen der Organe eher für ein Denkmodell im Hinblick auf die jeweiligen Funktionen, die Strukturkomponente steht nicht im Vordergrund. Die deutschen Bezeichnungen verwirren mehr, als dass sie nützen und werden hier mit den chinesischen Begriffen kombiniert und eingeführt.

**Tab. 5:** Yang und Yin im Zang-Fu-System.

| Yang                                                                                                                                                                                                | Yin                                                                                                                                                                                                                                |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Fu-Organe                                                                                                                                                                                           | Zang-Organe                                                                                                                                                                                                                        |
| <ul> <li>Aufgabe:</li> <li>Aufnahme und Zwischenlagerung der Speisen und Getränke</li> <li>Weiterleitung und Absorption der Umwandlungsprodukte</li> <li>Ausscheidung der Abfallprodukte</li> </ul> | Aufgabe: • Bildung, Umwand- lung, Speicherung, Freisetzung und Regu- lation der fünf vitalen Substanzen <i>Qi, Xue</i> , <i>Jing, Jin Ye</i> und <i>Shen</i> * (Schreibweise mit * dient zur Unterscheidung von <i>Shen</i> Niere) |
| Pang Guang Blase,<br>Abk. Bl                                                                                                                                                                        | Shen Niere, Abk. Ni                                                                                                                                                                                                                |
| <i>Wei</i> Magen, Abk. Ma                                                                                                                                                                           | <i>Pi</i> Milz, Abk. Mi oder MP (für "Milz-Pankreas")                                                                                                                                                                              |
| <i>Dan</i> Gallenblase,<br>Abk. Gb                                                                                                                                                                  | Gan Leber, Abk. Le                                                                                                                                                                                                                 |
| Xiao Chang Dünndarm,<br>Abk. Dü                                                                                                                                                                     | Xin Herz, Abk. He                                                                                                                                                                                                                  |
| <i>Da Chang</i> Dickdarm,<br>Abk. Di                                                                                                                                                                | <i>Fei</i> Lunge, Abk. Lu                                                                                                                                                                                                          |
| San Jiao 3 Erwärmer,<br>Abk. 3 E                                                                                                                                                                    | Xin Bao Perikard, Abk. Pe                                                                                                                                                                                                          |

Die Organe sind nicht mit den aus der westlichen Medizin bekannten Organen und ihren Physiologien identisch, sondern lehnen sich nur daran an. Selbst die theoretische Lage der *Zang-Fu-*Organe wird von ihrem energetisch-funktionalen Aspekt bestimmt, nicht von der tatsächlichen anatomischen Lage im Körper.

Selbstverständlich ist in der chinesischen Medizin die korrekte Anatomie der Organe und Strukturen im westlichen Sinn bekannt, spielt aber für Diagnostik und Therapie nicht die entscheidende Rolle! Dies ist sicher eine der wichtigsten intellektuellen Leistungen, die von einem Therapeuten der modernen Schulmedizin im Studium der TCM geleistet werden muss. Die saubere Trennung von moderner Schulmedizin mit ihren Grundlagen und der TCM mit ihren eigenen Grundlagen ist von größter Wichtigkeit! Diese Trennung darf nicht einer Weltanschauung geopfert werden, was auch immer man für sich als stimmig erachten mag.

# Klinische Erscheinungen

Klinische Erscheinungen können ebenfalls nach dem Ordnungsmodell von *Yin* und *Yang* definiert werden.

**Tab. 6:** Klinische Erscheinungen nach Yang und Yin.

| Yang                   | Yin                    |
|------------------------|------------------------|
| Feuer                  | Wasser                 |
| heiß                   | kalt                   |
| rastlos, unruhig       | ruhig                  |
| trocken                | feucht                 |
| hart                   | weich                  |
| Erregung               | Hemmung                |
| schnell                | langsam                |
| nicht-substanziell     | substanziell           |
| Transformation, Wandel | Speicherung, Erhaltung |

#### Einzelne klinische Symptome

Klinische Symptome unterliegen dem Ordnungssystem von *Yin* und *Yang*.

**Tab. 7:** Klinische Symptome nach Yang und Yin.

| Yang                | Yin                                |
|---------------------|------------------------------------|
| akute Krankheit     | chronische Krankheit               |
| alles rasch         | alles eher langsam,<br>schleichend |
| alles heiß, unruhig | alles eher kalt, ruhig             |
| laute Stimme        | leise Stimme                       |
| heftige Atmung      | Atmung eher ruhig                  |

# Physiologische Aufgaben von Yin und Yang in der TCM

Einer der wichtigsten Aspekte der Darstellung von *Yin* und *Yang* ist die physiologische Zuordnung. Ohne dieses Grundverständnis kann kaum eine sinnvolle Klassifizierung der Muster/Syndrome erfolgen.

Tab. 8: Physiologie von Yin.

| Yin               |                                                                                                                                                         |  |
|-------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|
| Physiologie       | Pathologie bei Mangel                                                                                                                                   |  |
| befeuchten        | <ul> <li>alles eher trocken</li> <li>Durst</li> <li>spärlicher Urin</li> <li>harter Stuhl, Kotsteine</li> </ul>                                         |  |
| hemmen            | <ul> <li>verbal enthemmt</li> <li>sexuell enthemmt</li> <li>Patienten bleiben nicht lange bei<br/>einem Therapeuten</li> </ul>                          |  |
| kühlen            | <ul> <li>alles eher warm/heiß</li> <li>Hitze der fünf Flächen: Hände,<br/>Füße und Gesicht</li> </ul>                                                   |  |
| Struktur          | <ul> <li>Strukturverlust, Nekrosen, Ektomien häufig nach Operationen</li> <li>hagere, dünne Typen</li> <li>schlimmer nachmittags oder nachts</li> </ul> |  |
| Zungen-<br>körper | <ul> <li>rot, "rindfleischfarben"</li> <li>eher schlank</li> <li>beim Herausstrecken Zittern</li> <li>evtl. Längs- oder Querrisse</li> </ul>            |  |
| Zungenbelag       | • keiner                                                                                                                                                |  |

**Tab. 9:** Physiologie von *Yang*.

| •                 | -                                                                                                                                             |
|-------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                   | Yang                                                                                                                                          |
| Physiologie       | Pathologie bei Mangel                                                                                                                         |
| trocknen          | <ul><li> Urin reichlich, hell</li><li> Stühle eher unförmig bis Durchfall</li></ul>                                                           |
| wärmen            | <ul> <li>marmorierte Haut</li> <li>frösteln</li> <li>Gefühlskälte</li> <li>Kältegefühl an Füßen, Extremitäten</li> </ul>                      |
| bewegen           | <ul> <li>Mangel an Bewegung kann zu<br/>Durchblutungsstörungen führen</li> <li>Müdigkeit</li> <li>Lustlosigkeit</li> <li>Lethargie</li> </ul> |
| umwandeln         | <ul><li> unförmige Stühle</li><li> häufiger Stuhldrang</li><li> schlimmer frühmorgens<br/>bis mittags</li></ul>                               |
| Zungen-<br>körper | <ul><li>blass, "putenfleischfarben"</li><li>Form eher zu groß</li><li>eher dick</li><li>Zahneindrücke</li></ul>                               |
| Zungenbelag       | <ul><li>keiner oder wenig</li><li>weiß</li></ul>                                                                                              |

# Die Wandelbarkeit von Yin und Yang



Im Huang Di Nei Jing Su Wen steht:

"Extreme Hitze (Yang) oder extreme Kälte (Yin) wandeln sich in ihr Gegenteil."

Aus einem Samenkorn, *Yin*, kann ein ausgewachsener Baum, *Yang*, werden.

Der Baum *Yang* bringt wiederum Früchte hervor, diese sind *Yin*.

Das zeigt, dass sich *Yin* in *Yang* und *Yang* in *Yin* umwandeln können. In folgendem Zusammenhang wird dies noch interessanter:

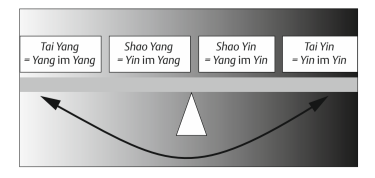
Werden Yin und Yang im Sinne eines grenzenlosen Ineinanderfließens, respektive eines großen Kreislaufs betrachtet, so kann man

- von Yin im Yin, dem großen Yin oder Tai Yin,
- von Yang im Yin, dem kleinen Yin oder Shao Yin,
- von Yin im Yang, dem kleinen Yang oder Shao Yang,
- von Yang im Yang, dem großen Yang oder Tai Yang,

reden.

Folgende Wandlungstendenzen kann man feststellen:

- Großes Yang, chinesisch Tai Yang, hat die Tendenz, sich in Yin umzuwandeln.
- Großes *Yin*, chinesisch *Tai Yin*, hat die Tendenz, sich in *Yang* umzuwandeln.
- Kleines Yin, chinesisch Shao Yin, und kleines Yang, chinesisch Shao Yang, haben diese Tendenz nicht. Sie werden deswegen in der Literatur auch als "fixiertes Yin", respektive "fixiertes Yang", bezeichnet.



Das Schaubild in Form einer Waage soll dies nochmals verdeutlichen:

**Abb. 1:** Wandlungstendenzen von *Yang* und *Yin*.

#### **Vom Teilen und Trennen**



Yin und Yang sind die verschiedenen Seiten eines Hügels, eines Phänomens.

Die *Yin-* und *Yang-*Aspekte einer Sache lassen sich getrennt betrachten, studieren und untersuchen. Sie sind jedoch untrennbar miteinander und mit dem jeweiligen Phänomen verbunden, das es zu betrachten gilt.

Hier kommt das schon einmal am Anfang über die Grundzüge der chinesischen Denkweise Erwähnte ganz deutlich zum Ausdruck: Nicht *Yin* oder *Yang* für sich sind als Einzelnes wichtig oder gar ein eigenes Subjekt – sie definieren sich immer erst in der Beziehung zueinander und zum betrachteten Phänomen.

Ein Beispiel macht das deutlich:

Bewegung an sich ist ein Yang-Aspekt im Vergleich zur Ruhe.

Eine Abwärtsbewegung ist ein Yin-Aspekt der Bewegung im Vergleich zu einer Aufwärtsbewegung, diese wiederum ist Yang. Man kann also formulieren, dass eine Abwärtsbewegung Yin im Yang ist, während eine Aufwärtsbewegung Yang im Yang ist.

Dieser sprachliche Gebrauch ist häufig und wird in vielfältigster Weise immer wieder benutzt.

# **Vom Gleichgewicht**



#### Im Huang Di Nei Jing Su Wen steht:

"Ein Überschuss an Yang führt zu einer Schwäche des Yin, ein Überschuss des Yin zu einer Schwäche des Yang. Herrscht Yang vor, ist Hitze da, herrscht Yin vor, ist Kälte da."

Sind Yin und Yang im Gleichgewicht, ist der Mensch gesund. Die Schwäche des einen führt unmittelbar zur relativen Stärke des anderen und umgekehrt.

Yang kann als Dynamik und Yin als Struktur dargestellt werden. Ein Überfluss an Yang, hier z.B. der Dynamik, kann Yin, die Struktur verbrauchen.

Ein Beispiel dafür: Ein Mofa ist für eine Geschwindigkeit von rund 25 km/h ausgelegt. Sollte nun der Treibstoff *Yang* etwas modifiziert werden, sodass das Mofa 45 km/h fahren kann, wird *Yin*, die Struktur, geschädigt werden.

Damit nun der Motor nicht erhitzt, könnte man diesen kühlen, was sicher bei einem Mofa aufgrund des zu großen Aufwands scheitern würde.

In der TCM kann daraus das alte Therapie-Prinzip abgeleitet werden:

 Hitze wird mit Kälte behandelt und Kälte mit Hitze.

#### Disharmonie ist Krankheit



Dies ist die therapeutische Maxime der Behandlung in der TCM aus dem Huang Di Nei Jing Su Wen.

In diesem Klassiker der Akupunktur wird immer wieder auf die Korrelation zwischen der Natur als Makrokosmos und dem Menschen als Mikrokosmos verwiesen, die durch die Gesetzmäßigkeiten der Natur untrennbar miteinander verbunden sind.

Das Grundverständnis in der TCM ist dabei die Dreiteilung in Himmel – Mensch – Erde:

Himmel ist Yang, das ist oben und klar.

Mensch ist *Yin* und *Yang* im Gleichgewicht und befindet sich in der Mitte.

Erde ist Yin, das ist unten und trüb.

Die Schwierigkeit der Übertragung des bildhaften Verständnisses der chinesischen Sprache soll hier beispielhaft an den beiden Begriffen klar und trüb vorgestellt werden:

Klar (chin.: *qing*, engl.: clear) ist ein häufig gebrauchtes Adjektiv zur Beschreibung eines *Yang*-Aspektes. Hier ist es die Vorstellung von klar, immateriell, rein, leicht, beweglich.

Trüb (chin.: zhuo, engl.: turbid) ist ein häufig gebrauchtes Adjektiv zur Beschreibung des Yin-

Aspektes. Es beinhaltet die Vorstellung von unten, viskös, schwer, verdichtet, fest.

Beide Adjektive werden also nicht im deutschen Sinne präzise für ein physikalisches Phänomen verwendet, sondern dienen der bildhaften Umschreibung eines Zustandes in Bezug auf die jeweilige Situation. Aus dem Bezug heraus wird das Gesagte präzise – der Begriff allein ist leider vieldeutig.

Das ist ein weiterer Grundaspekt der chinesischen Denkweise, der sich auch in der Sprache wiederfindet: Der einzelne Begriff, ein Symbol, ein Schriftzeichen für sich mag vieldeutig und undifferenziert erscheinen, in seinem Kontext bekommt er eine glasklare Bedeutung.

Ähnlich verhält es sich mit der Suche nach dem richtigen Muster einer Krankheit im Sinne der TCM:

Erst die Gegenüberstellung verschiedener Syndrome, Funktionen, Symptome und das Zusammenbringen in ihrem jeweiligen Kontext führen uns schließlich zum Ziel. Dabei ist nichts gänzlich ohne Yin oder Yang. Alles hat einen Yinund einen Yang-Aspekt.

# Das Zusammenspiel von Yin und Yang



Die sieben Möglichkeiten im Zusammenspiel von Yin und Yang bestehen aus:

- Drei Formen des Gleichgewichtes,
- vier Formen des Ungleichgewichtes.

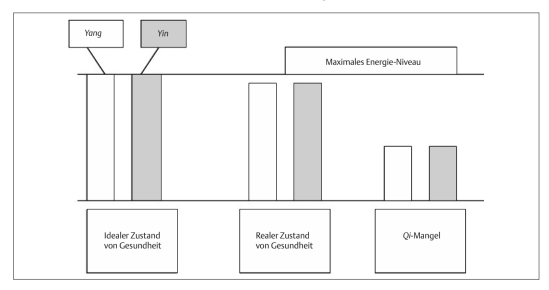
Die drei Formen, in denen *Yin* und *Yang* im Gleichgewicht stehen, sind:

• Der Gleichgewichtzustand auf maximalem Energie-(*Qi*-)Niveau. Dieser stellt den Idealzustand dar, der wohl nie erreicht wird.

- Der Gleichgewichtszustand auf etwas niedrigerem Energie-(Qi-)Niveau. Dieser stellt einen realistischen Zustand dar, der mit dem Begriff Gesundheit zu bezeichnen wäre.
- Der Gleichgewichtszustand auf niedrigem Energie-(*Qi*-)Niveau. Dieser bedeutet bereits ein energetisches Krankheitsbild, den *Qi*-Mangel.

Bei einem *Qi*-Mangel sind die physiologischen Funktionen von *Qi*, nämlich

- umwandeln
- transportieren



**Abb. 2:** Die drei Zustände, in denen Yin und Yang zueinander im Gleichgewicht stehen.